
Tancos 2018
Alcio Braz
Teisho #1

[Sobre o texto O que vem a ser um sesshin? de Taizan Maezumi Rōshi, palestra
de 1976]

Aqui, Taizan Maezumi Rōshi estava falando sobre os vários sentidos da
palavra «sesshin», mas é importante a gente perceber que a ideia é que a
gente possa efetivamente deixar fluir a existência.

Essas coisas que se falam o tempo todo no Zen têm a ver com a nossa
dificuldade de simplesmente deixar o estado de Buddha aparecer. Para
Dōgen Zenji, o fundador da nossa tradição, a ideia é que o estado de Buddha
é a prática contínua. A iluminação é uma prática contínua, não é um estado
místico que você vai alcançar através de alguma coisa especial, ao contrário,
a ideia é que esse estado é o estado comum de tudo. O estado de Buddha é o
estado que se manifesta nos cachorros, nas ovelhas, nas oliveiras, na gente
também.

Mas o problema é que, para nós, esse estado é difícil de ser alcançado,
porque a gente obscurece esse estado, a gente coloca um monte de véus
nesse estado. Então, esse estado não aparece para nós, aparece para as vacas
e para os gatos, como disseram para Dōgen quando ele perguntou: «Mas se
todo o mundo tem a natureza de Buddha, para quê a gente pratica?». E o
mestre Eisai respondeu para ele: «Vacas e gatos sabem disso, mas os seres
humanos não.»

Então, a questão é: como parar de atrapalhar a natureza búdica, ou a
Natureza do Dharma ou o espírito de Buddha? O nome não interessa, a
questão é como parar de atrapalhar isso, é como parar de ter esse: ai, eu
prefiro, eu acho, eu gostaria. No sesshin, a gente fica especialmente atento
para esse tipo de coisa.



O silêncio é uma forma de a gente poder observar isso, se a gente ficar
falando o tempo todo, a gente se perde nesse eu-narrativo que é o nosso eu
habitual. A gente tem uma narração na cabeça, e essa narração na cabeça, a
gente normalmente chama de eu, e normalmente a gente está perdida nela, a
gente às vezes sai dela para ouvir alguém falar alguma coisa, olhar uma tela,
pensar alguma coisa; mas essa narrativa, ela é contínua.

A ideia da prática da gente é o contrário, tirar a gente dessa narrativa
contínua. Para isso a gente usa alguns meios habilidosos, o principal deles é o
samu, o trabalho. Porquê? Porque no trabalho, você necessariamente fica
atento. Se você ficar desatento no trabalho, você não faz o que você tem que
fazer, ou faz de uma maneira equivocada. Então, a ideia do samu é que você
esteja presente, com atenção plena, e essa atenção plena vai deixar que a
natureza de Buddha se manifeste, seja na cozinha, seja na horta, seja no lugar
dos animais, onde for.
A gente conhece isso, é quando a gente faz as coisas de uma tal maneira que
nem parece que é a gente que está fazendo, parece que alguma coisa está
fazendo através da gente. A gente sabe disso quando a gente toca um
instrumento, ou quando a gente canta uma música, ou quando a gente faz
qualquer coisa: reza, medita, faz uma cirurgia; quando a gente faz qualquer
coisa em que a gente deixa fluir algo que é mais intenso do que o nosso ego
conhecido.

Assim como a gente sabe o outro lado também, quando a gente começa a
atrapalhar, é quando a gente começa a ficar preso nesse ego: «Ah! Nossa,
nossa! Sim! Não! Eu não quero isso, eu não quero aquilo!» E aí a gente começa
a ficar preso nesse mundo imaginário, nesse mundo narrativo. E a gente
começa a atormentar a gente mesmo e os outros, como diz Taizan Maezumi
Rōshi.

Esse atormentar é porque quando a gente está presa nessa imaginação, a
gente começa a prender as pessoas em volta nessa imaginação também,
porque a gente puxa as pessoas para ficarem argumentando com a gente:
«Ah, eu prefiro assim! Porque é que você está fazendo assado? Ah, não, assim
não!» E aí você começa a puxar o outro para esse mundo imaginário. Por isso



é que no Zen, normalmente, quando você vai para um mosteiro, para algum
lugar, as coisas têm uma rotina e um jeito de serem feitas, exatamente para
não precisar dessa discussão, exatamente para não favorecer esse tipo de
comportamento.

É um desafio para a gente no dia a dia, a gente poder desenvolver:
1. A capacidade de se aquietar no silêncio dentro;
2. A capacidade de realmente escutar a si e escutar o outro;
3. Poder nadar nesse oceano de falas e sentimentos e realmente
reencontrar esse simplesmente-fazer.

É muito enganoso falar: simplesmente-fazer. Não é nada simples fazer o
simplesmente-fazer, mas é o nosso objetivo. Quando está limpando,
simplesmente limpa. Quando está sentando, simplesmente senta. Essa frase
o Buddha falou logo no começo da sua pregação. Perguntaram para ele: «O
que é que tem de diferente no seu ensinamento?» e ele falou: «Quando eu
sento, eu sento. Quando eu faço chichi, eu faço chichi, quando eu me limpo,
eu me limpo, quando eu como, eu como.» E as pessoas ficaram ouvindo isso,
e parecia para elas óbvio, mas quando a gente realmente presta atenção
nessas palavras, não é tão óbvio.

Quantos de nós conseguimos fazer chichi, só fazendo chichi? Quantos de nós
comem, só comendo? Então, na verdade, o objetivo da prática Zen é a gente
estar inteiramente presente nesse momento. O momento para nós é a
eternidade. A eternidade para nós não é a imortalidade, eternidade é
exatamente o momento presente, esse que não tem começo, nem fim.

Então, o sesshin, para resumir isso tudo, é essa oportunidade que a gente
tem de se largar, de se desapegar desse funcionamento egóico. As pessoas às
vezes acham que se desapegar do funcionamento egóico é virar um zombie, e
nada é mais longe disso. A questão é que você vai vivenciar os sentimentos de
uma forma presente e inteira. Então, quando você ficar irritado, você sabe
que você está irritado com você, não é com o outro. A irritação é sua, não tem
nada a ver com o outro, é um sentimento que está aparecendo ali. E que se
você se identificar com ele, vai passar a fazer parte da sua narrativa. Essa é



uma escolha que você pode fazer. Você pode perceber que ele existe, mas não
necessariamente colocá-lo na forma identitária.

É talvez a coisa mais complicada na nossa prática, a gente saber que a gente
usa todos os ingredientes da vida, como fala nos votos: usar todos os
ingredientes da vida. Mas a gente usa e degusta-os como gourmets, a gente
não fica um compulsivo comendo aquela comida, porque aquela comida é
boa, ou rejeitando aquela comida porque ela é ruim. A gente degusta tudo,
tudo o que a vida oferece, todos os ingredientes que a vida vai oferecer para a
gente. E a gente procura assim deixar fluir essa Natureza Búdica, essa
natureza que está fluindo nas oliveiras, está fluindo nas ovelhas que comem a
horta. Está fluindo nos cavalos, nas moscas e na gente também.

Então, o nosso desafio nesses dias é: quando sentar, sentar. Procurar fazer o
samu a partir do seu centro de silêncio. Identificar o seu centro de silêncio
no hara. Ter carinho com você, com seu corpo. Se cuidar, cuidar da sua
higiene e cuidar dos seus movimentos. Aprender a levar o zazen para a sua
vida no dia a dia. Cada movimento pode ser cuidado, cada movimento pode
ser não estabanado. A gente presta atenção na cozinha, no que estiver
fazendo. A gente presta atenção na hora de puxar uma cadeira, para não
puxar fazendo barulho. A gente não trata os objetos como simples e meras
coisas, a gente entende que os objetos têm Natureza de Buddha também. E a
gente respeita toda a energia que está naquele objeto. Os artistas que fizeram
as cadeiras, as pessoas que fizeram as máquinas, as pessoas que trouxeram a
comida, os animais, as plantas. Tudo faz parte da gente, e a gente pode viver
num mundo muito mais rico, se a gente se permitir essa reconexão.

Então, procura sentir o seu corpo presente aqui e agora. Procura reencontrar
o seu centro de silêncio, de tranquilidade. Desliza na expiração e lembra
daquela instrução básica de śamatha que a gente fez hoje de tarde.

Corpo presente. Começa com a intenção: corpo presente. Cabeça bem
equilibrada no pescoço, ombros abertos e soltos, peito aberto, coluna ereta.
Respiração tranquila e o foco na expiração, se aquietando.



E a gente pode, em tudo o que a gente for fazer nesse sesshin, lembrar dessa
postura. Não vai ficar rígido, ao contrário, para que todos os movimentos
possam vir do hara – como quem pratica uma arte marcial sabe, ou quem
dança, também. A dança, não é? Você não começa a girar pelos braços, você
começa a girar pelo hara, o seu centro.

Então, é uma dança, a vida, a gente pode dançar com tudo se a gente estiver
nesse centro.
É muito bonito o que Taizan Maezumi falou: «Todos nós somos o centro».
Isso tem a ver com a noção budista de que cada um é o centro do universo, e
que o universo é infinito e que qualquer ponto é o centro, e uma
consideração, um ponto de vista.

Então, quando eu estou encarnado nessa forma de «Alcio», singular, é só um
momento em que eu estou centrando a minha atenção no «Alcio», mas num
outro momento, o «Alcio» não vai mais interessar. E para os outros talvez
pareça que o «Alcio» morreu, mas é simplesmente uma mudança de centro,
porque na verdade não é o «Alcio», não é a «Bernardette», nem nenhum de
nós, é todo o mundo, dançando essa dança do universo.

Então, procura levar o zazen para cada movimento, seja na cozinha, seja na
horta, seja no banho. Tem uma beleza no sesshin que pode ir para a nossa
vida. Eu sei que quando a gente termina um período de prática, a gente tende
a esquecer um pouco o que foi feito. Mas a ideia aqui é, exatamente, como a
gente não vai estar tão diferente da vida do dia a dia, que a gente possa
aprender a estar no banheiro e estar presente, aprender a estar na cozinha e
estar presente, na comida, uma outra forma de comer. Tudo isso são formas
que a gente desenvolve, e através dessas formas, o vazio se manifesta.

Se vocês lembrarem do Sūtra do Coração, vocês vão lembrar: «A forma é o
vazio, o vazio é a forma», e é assim que funciona. Então, a gente está
procurando essa imersão Zen, fazer de um jeito um pouco mais próximo da
vida do dia a dia da gente. Para que a gente possa, efetivamente, entender
que a gente é uma manifestação de Buddha, e a gente manifestar o Buddha
em cada momento, em cada movimento. Em cada momento da existência,



cada um de nós. Como o Buddha no castelo de Tancos, o Buddha vai estar no
lugar do lagar da dona Paula, o Buddha vai estar em todos os lugares, como
ele sempre está. Dormindo, por exemplo. A gente pode, na hora de dormir,
também, colocar um voto na cabeça da gente para dormir com intenção,
intenção de estar presente no sono. Não chega a ser uma yoga do sono ainda,
mas uma intenção de estar presente, não simplesmente se largar ou se jogar
no sono. Presta atenção na sua postura ao dormir. Enfim, o termo aí é
atenção plena.

Então, procura deslizar na expiração, ir-se aquietando.


