Tancos 2018
Alcio Braz
Teisho #1

[Sobre o texto O que vem a ser um sesshiné de Taizan Maezumi Roshi, palestra
de 1976]

Aqui, Taizan Maezumi Roshi estava falando sobre os varios sentidos da
palavra «sesshiny, mas ¢ importante a gente perceber que a ideia ¢ que a
gente possa efetivamente deixar fluir a existéncia.

Essas coisas que se falam o tempo todo no Zen tém a ver com a nossa
dificuldade de simplesmente deixar o estado de Buddha aparecer. Para
Dogen Zenji, o fundador da nossa tradicio, a ideia é que o estado de Buddha
¢ a pratica continua. A iluminacdo ¢ uma pratica continua, nao ¢ um estado
mistico que vocé vai alcancar através de alguma coisa especial, ao contrario,
a ideia ¢ que esse estado ¢ o estado comum de tudo. O estado de Buddha ¢ o
estado que se manifesta nos cachorros, nas ovelhas, nas oliveiras, na gente
também.

Mas o problema é que, para nos, esse estado ¢ dificil de ser alcancado,
porque a gente obscurece esse estado, a gente coloca um monte de véus
nesse estado. Entao, esse estado nao aparece para nos, aparece para as vacas
e para os gatos, como disseram para Dogen quando ele perguntou: «Mas se
todo o mundo tem a natureza de Buddha, para qué a gente pratica?». E o
mestre Eisai respondeu para ele: «Vacas e gatos sabem disso, mas os seres
humanos nao.»

Entao, a questao é: como parar de atrapalhar a natureza budica, ou a
Natureza do Dharma ou o espirito de Buddha? O nome nao interessa, a
questao é como parar de atrapalhar isso, é como parar de ter esse: ai, eu
prefiro, eu acho, eu gostaria. No sesshin, a gente fica especialmente atento
para esse tipo de coisa.



O siléncio é uma forma de a gente poder observar isso, se a gente ficar
falando o tempo todo, a gente se perde nesse eu-narrativo que ¢ o nosso eu
habitual. A gente tem uma narracao na cabeca, e essa narracao na cabeca, a
gente normalmente chama de eu, e normalmente a gente esta perdida nela, a
gente as vezes sai dela para ouvir alguém falar alguma coisa, olhar uma tela,
pensar alguma coisa; mas essa narrativa, ela é continua.

A ideia da pratica da gente é o contrario, tirar a gente dessa narrativa
continua. Para isso a gente usa alguns meios habilidosos, o principal deles é o
samu, o trabalho. Porqué? Porque no trabalho, vocé necessariamente fica
atento. Se voce ficar desatento no trabalho, vocé nao faz o que voceé tem que
fazer, ou faz de uma maneira equivocada. Entao, a ideia do samu é que vocé
esteja presente, com atencao plena, e essa atencao plena vai deixar que a
natureza de Buddha se manifeste, seja na cozinha, seja na horta, seja no lugar
dos animais, onde for.

A gente conhece isso, ¢ quando a gente faz as coisas de uma tal maneira que
nem parece que ¢ a gente que esta fazendo, parece que alguma coisa esta
fazendo através da gente. A gente sabe disso quando a gente toca um
instrumento, ou quando a gente canta uma musica, ou quando a gente faz
qualquer coisa: reza, medita, faz uma cirurgia; quando a gente faz qualquer
coisa em que a gente deixa fluir algo que €é mais intenso do que o nosso ego
conhecido.

Assim como a gente sabe o outro lado também, quando a gente comeca a
atrapalhar, ¢ quando a gente comeca a ficar preso nesse ego: «Ah! Nossa,
nossa! Sim! Nao! Eu nao quero isso, eu nao quero aquilo!» E ai a gente comeca
a ficar preso nesse mundo imaginario, nesse mundo narrativo. E a gente
comeca a atormentar a gente mesmo e os outros, como diz Taizan Maezumi
Roshi.

Esse atormentar ¢ porque quando a gente esta presa nessa imaginacao, a
gente comeca a prender as pessoas em volta nessa imaginacao também,
porque a gente puxa as pessoas para ficarem argumentando com a gente:
«Ah, eu prefiro assim! Porque ¢ que vocé esta fazendo assado? Ah, nao, assim
nao!» E al vocé comeca a puxar o outro para esse mundo imaginario. Por isso



¢ que no Zen, normalmente, quando vocé vai para um mosteiro, para algum
lugar, as coisas tém uma rotina e um jeito de serem feitas, exatamente para
nao precisar dessa discussao, exatamente para nao favorecer esse tipo de
comportamento.

E um desafio para a gente no dia a dia, a gente poder desenvolver:

1. A capacidade de se aquietar no siléncio dentro;

2. A capacidade de realmente escutar a si e escutar o outro;

3. Poder nadar nesse oceano de falas e sentimentos e realmente

reencontrar esse simplesmente-fazer.

E muito enganoso falar: simplesmente-fazer. Nao é nada simples fazer o
simplesmente-fazer, mas ¢ o nosso objetivo. Quando esta limpando,
simplesmente limpa. Quando esta sentando, simplesmente senta. Essa frase
o Buddha falou logo no comeco da sua pregacao. Perguntaram para ele: «O
que ¢ que tem de diferente no seu ensinamento?s e ele falou: «Quando eu
sento, eu sento. Quando eu faco chichi, eu faco chichi, quando eu me limpo,
eu me limpo, quando eu como, eu como.» E as pessoas ficaram ouvindo isso,
e parecia para elas obvio, mas quando a gente realmente presta atencao
nessas palavras, nao ¢ tao obvio.

Quantos de nos conseguimos fazer chichi, so fazendo chichi? Quantos de nos
comem, sO comendo? Entao, na verdade, o objetivo da pratica Zen ¢ a gente
estar inteiramente presente nesse momento. O momento para nos ¢ a
eternidade. A eternidade para nos nao ¢ a imortalidade, eternidade ¢
exatamente o momento presente, esse que nao tem comeco, nem fim.

Entdo, o sesshin, para resumir isso tudo, ¢ essa oportunidade que a gente
tem de se largar, de se desapegar desse funcionamento egoico. As pessoas as
vezes acham que se desapegar do funcionamento egoéico ¢ virar um zombie, e
nada ¢ mais longe disso. A questao é que voceé vai vivenciar os sentimentos de
uma forma presente e inteira. Entao, quando vocé ficar irritado, vocé sabe
que voce esta irritado com vocé, nao é com o outro. A irritacao ¢ sua, nao tem
nada a ver com o outro, ¢ um sentimento que esta aparecendo ali. E que se
voceé se identificar com ele, vai passar a fazer parte da sua narrativa. Essa é



uma escolha que vocé pode fazer. Vocé pode perceber que ele existe, mas nao
necessariamente coloca-lo na forma identitaria.

E talvez a coisa mais complicada na nossa pratica, a gente saber que a gente
usa todos os ingredientes da vida, como fala nos votos: usar todos os
ingredientes da vida. Mas a gente usa e degusta-os como gourmets, a gente
nao fica um compulsivo comendo aquela comida, porque aquela comida é
boa, ou rejeitando aquela comida porque ela é ruim. A gente degusta tudo,
tudo o que avida oferece, todos os ingredientes que a vida vai oferecer para a
gente. E a gente procura assim deixar fluir essa Natureza Budica, essa
natureza que esta fluindo nas oliveiras, esta fluindo nas ovelhas que comem a
horta. Esta fluindo nos cavalos, nas moscas e na gente também.

Entao, o nosso desafio nesses dias é: quando sentar, sentar. Procurar fazer o
samu a partir do seu centro de siléncio. Identificar o seu centro de siléncio
no hara. Ter carinho com vocé, com seu corpo. Se cuidar, cuidar da sua
higiene e cuidar dos seus movimentos. Aprender a levar o zazen para a sua
vida no dia a dia. Cada movimento pode ser cuidado, cada movimento pode
ser nao estabanado. A gente presta atencao na cozinha, no que estiver
fazendo. A gente presta atencao na hora de puxar uma cadeira, para nao
puxar fazendo barulho. A gente nao trata os objetos como simples e meras
coisas, a gente entende que os objetos tém Natureza de Buddha também. E a
gente respeita toda a energia que esta naquele objeto. Os artistas que fizeram
as cadeiras, as pessoas que fizeram as maquinas, as pessoas que trouxeram a
comida, os animais, as plantas. Tudo faz parte da gente, e a gente pode viver
num mundo muito mais rico, se a gente se permitir essa reconexao.

Entao, procura sentir o seu corpo presente aqui e agora. Procura reencontrar
o seu centro de siléncio, de tranquilidade. Desliza na expiracao e lembra
daquela instrucao basica de s$amatha que a gente fez hoje de tarde.

Corpo presente. Comeca com a intencao: corpo presente. Cabeca bem
equilibrada no pescoco, ombros abertos e soltos, peito aberto, coluna ereta.
Respiracao tranquila e o foco na expiracao, se aquietando.



E a gente pode, em tudo o que a gente for fazer nesse sesshin, lembrar dessa
postura. Nao vai ficar rigido, ao contrario, para que todos os movimentos
possam vir do hara - como quem pratica uma arte marcial sabe, ou quem
danca, também. A danca, nao é? Vocé nao comeca a girar pelos bracos, vocé
comeca a girar pelo hara, o seu centro.

Entao, é uma danca, a vida, a gente pode dancar com tudo se a gente estiver
nesse centro.

E muito bonito o que Taizan Maezumi falou: «Todos nds somos o centros.
Isso tem a ver com a nocao budista de que cada um ¢é o centro do universo, e
que o universo ¢ infinito e que qualquer ponto ¢ o centro, e uma
consideracao, um ponto de vista.

Entao, quando eu estou encarnado nessa forma de «Alcio», singular, é s6 um
momento em que eu estou centrando a minha atencao no «Alcio», mas num
outro momento, o «Alcio» nao vai mais interessar. E para os outros talvez
pareca que o «Alcio» morreu, mas ¢ simplesmente uma mudanca de centro,
porque na verdade nao ¢ o «Alcio», nao ¢ a «Bernardette», nem nenhum de
nos, ¢ todo o mundo, dancando essa danca do universo.

Entao, procura levar o zazen para cada movimento, seja na cozinha, seja na
horta, seja no banho. Tem uma beleza no sesshin que pode ir para a nossa
vida. Eu sei que quando a gente termina um periodo de pratica, a gente tende
a esquecer um pouco o que foi feito. Mas a ideia aqui é, exatamente, como a
gente nao vai estar tao diferente da vida do dia a dia, que a gente possa
aprender a estar no banheiro e estar presente, aprender a estar na cozinha e
estar presente, na comida, uma outra forma de comer. Tudo isso sao formas
que a gente desenvolve, e através dessas formas, o vazio se manifesta.

Se voces lembrarem do Sutra do Coracao, vocés vao lembrar: «A forma é o
vazio, o vazio ¢ a formay, e ¢ assim que funciona. Entao, a gente esta
procurando essa imersao Zen, fazer de um jeito um pouco mais proximo da
vida do dia a dia da gente. Para que a gente possa, efetivamente, entender
que a gente ¢ uma manifestacdo de Buddha, e a gente manifestar o Buddha
em cada momento, em cada movimento. Em cada momento da existéncia,



cada um de nods. Como o Buddha no castelo de Tancos, o Buddha vai estar no
lugar do lagar da dona Paula, o Buddha vai estar em todos os lugares, como
ele sempre esta. Dormindo, por exemplo. A gente pode, na hora de dormir,
também, colocar um voto na cabeca da gente para dormir com intencao,
intencao de estar presente no sono. Nao chega a ser uma yoga do sono ainda,
mas uma intencao de estar presente, nao simplesmente se largar ou se jogar
no sono. Presta atencao na sua postura ao dormir. Enfim, o termo ai é
atencao plena.

Entao, procura deslizar na expiracao, ir-se aquietando.



