Tancos 2018
Alcio Braz
Teisho #3

[Sobre o livro Retornando ao Siléncio de Dainin Katagiri Roshi]

Entao, Dainin Katagiri Roshi esta falando aqui exatamente daquilo que é a manifestacao do
zazen: o Siléncio. Quando a gente esta praticando e toca naquele espaco, aberto e ilimitado,
a gente entende que, quando a gente esta se manifestando a partir desse ponto, a nossa
manifestacio basica é o siléncio. E nio é um siléncio de quem esta se obrigando a nao falar
nada, é simplesmente um siléncio de quem realmente existe. Dogen Zenji dizia que o
Dharma era ensinado pelas montanhas, pelos seixos, pelos muros, pelas telhas, pelos risos
e pelo vento.

E como é que esse Dharma ¢ ensinado? E pela existéncia plena de cada uma dessas coisas e
seres. Eles nos ensinam o Dharma simplesmente sendo. E isso ¢ o mais dificil para a gente.
A gente esta sempre atrapalhando esse simplesmente ser. A gente esta sempre botando um
comentario nas coisas. Como se fosse necessario. Entao, vocé esta, de repente, olhando um
por do sol e tem que falar: «Ah! Que lindo por do soll». A vivéncia nao ¢ suficiente. E
quando voce fala, vocé se separa do por do sol.

Quando voceé pratica zazen, vocé faz um voto, nem que seja momentaneo, de deixar a sua
natureza basica aparecer, parar de atrapalhar. Por isso é que a manifestacao do zazen € o
siléncio. E como a manifestacio da montanha ou da planta, das ovelhas, dos paus. Cada
coisa sendo o que tem que ser no momento que tem que ser.

Dainin Katagiri Roshi fala também de uma melancolia basica que é a condicio humana. E
sobre essa melancolia basica, que nao ¢ um estado comum de sofrimento — aquilo que
Shinran, o fundador da tradicao da Terra Pura, também no século III, chamava «a tristeza
dos ossosy», uma tristeza estrutural da condicao humana, ou da condicao dos seres, a
condicao de tudo aquilo que nasce, cresce, vive e morre.

Entao, quando vocé, através do siléncio, deixa essa natureza basica aparecer, aparece
também uma compaixao, uma compaixao pelo destino comum que todos os seres, que todo
universo compartilha. Nao uma compaixao artificial, fabricada, mas uma compaixao que
vem do facto de sentir nos ossos a igualdade entre todos os seres, o facto que todos os seres
compartilhamos o mesmo destino.

Mas para tudo isso, o siléncio ¢ fundamental. O livro do Dainin Katagiri Roshi chama-se
«Retornando ao Siléncio». E sempre que a gente faz um sesshin, a gente estimula o siléncio
ou apenas a fala funcional. Mas isso nao é uma regra so formal para criar uma formalidade



ou uma aparéncia de Zen. Ao contrario, ¢ para dar uma chance de alguma coisa que a
gente, normalmente, nao percebe aparecer. A gente vive falando o tempo todo na nossa
vida, seja falando falando, seja falando através de teclas, seja assistindo, lendo, escrevendo.
E dificil a gente realmente manifestar, deixar o siléncio fluir através de nés. E o sesshin ¢
uma oportunidade para isso.

Entao, quando vocés estiverem, mais tarde, daqui a pouquinho, fazendo uma caminhada
consciente, a ideia é que vocés possam estar plenamente presentes na caminhada,
presentes na sensacao da terra, presentes na sensacao do ar, nos passos que sao dados, nos
odores, mas ao mesmo tempo sem comentarios, nem mentais, nem verbais, simplesmente
presentes. Fluindo junto com a tarde que cai, fluindo junto com o entardecer,
simplesmente existindo como cada passaro que vai estar cruzando o caminho de voces,
cada mosca, cada inseto, cada coisa.

Entio, a gente nessas instrucoes de meditacdo, como eu ja disse — eu estou fazendo uma
coisa meio didatica que ¢ separar umas fases da meditacdo que na verdade nao sao, em
realidade, separaveis, na verdade elas estao acontecendo o tempo todo na meditacao — é
mais para a gente poder observar alguma coisa que acontece, e cada um de nos poder criar
o0 seu proprio roteiro. Mas lembra, é sempre a ideia de que a gente vai-se levar a borda do
siléncio, se levar a borda desse espaco aberto, para deixar alguma coisa acontecer que nao
¢ a nossa falacao habitual, nem quando a falacao é sobre o Dharma, ou sobre qualquer
outra coisa relacionada com o Dharma.

Entao, que a gente possa aproveitar esses dias que restam ainda, para a gente se dedicar ao
zazen com afinco quando a gente tiver oportunidade, e deixar o siléncio se manifestar. Nao
se deixar levar pelo habito, nosso habito da conversa. Procura ficar numa certa zona de
desconforto. A gente sempre acha que desconforto é ruim, ou que tensao € ruim, mas
porqué? As vezes, ¢ necessario vocé experimentar um certo desconforto, para poder
descobrir um outro tipo de conforto, um outro tipo de relaxamento.

Entao, procura simplesmente praticar. E que a gente consiga favorecer a manifestacao do
siléncio.



