Tancos 2018
Alcio Braz
Teisho +#4

[Sobre o livro Retornando ao Siléncio de Dainin Katagiri Roshi]

Dainin Katagiri Roshi cita aqui Kodo Sawaki Roshi, que era um professor muito
interessante, professor de Tokuda Roshi (nosso mestre).

E ele tinha esse nome de «Kodo sem casa» porque ele nunca quis ter uma casa ou um
templo.

Mas como ele mesmo disse, em algum momento o mercado conseguiu-se apropriar dele e
tentar transformar o zazen dele em mais um brinquedo, mais um método a ser oferecido
nessa perpétua roda de métodos e de objetos para a gente devorar no nosso consumo.

Esse retorno ao siléncio é muito complicado porque, frequentemente, a gente tem a
sensacao, enquanto ego, que se a gente nao estiver falando, celebrando, comentando, a
gente nao esta aproveitando.

Mas ¢é possivel que a gente se lembre talvez dos momentos mais vitais e importantes da
nossa vida, e provavelmente eles foram desfrutados, pelo menos em algum momento, de
siléncio. Aqueles momentos em que até falar atrapalha, foram s6 realmente vivéncias;
vivéncias profundas, e as vezes um minuto depois vocé ja virou comentarista da vivéncia,
mas se vocé procurar na sua memoria vocé vai lembrar de momentos vitais, momentos de
existéncia plena em que nao houve fala, simplesmente existéncia.

Esse retorno ao siléncio, esse retorno para a nossa casa, se faz através do zazen. Nao é que
falar seja intrinsecamente ruim, ou cantar, ou qualquer outro tipo de som, a questao ¢ que
se a gente nao tiver intimidade com o nao-som, qualquer tipo de fala, canto ou coisa que a
gente poder emitir vai ser s6 um balbucio, infantil na verdade, vai ser s6 uma busca de mais
um brinquedo, ou de reconhecimento, ou da sensacao gostosa de vinculo, de ter alguém
que olha para a gente, a gente olha, a gente se reconhece, a gente se sente
momentaneamente feliz. Se isso funcionasse o mundo ia ser maravilhoso, porque € isso o
que a gente faz o tempo todo, e o tempo todo a gente se decepciona, e se entristece, porque
o funcionamento desse brinquedo ¢ super temporario.

Entdo, na verdade, Dainin Katagiri Roshi esta falando do zazen nao como mais um
brinquedo, mas como a possibilidade de vida, a possibilidade de experimentar a vida, ser a
vida, de a vida fluir através da gente, do zazen fluir através da gente. E como eu ja disse,
toda a vez que isso acontece, a gente pode perceber uma sensacao profunda de presenca,



que, em geral, inclusive, a gente percebe depois que aconteceu, ¢ quando a gente consegue
fazer alguma coisa em que a gente estava tao profundamente presente que essa coisa se
manifesta.

Seja um prato na cozinha, seja um ato cirurgico, seja uma obra de arte, qualquer coisa, seja
arrumar uma cama, tomar um banho, mas aquela coisa que ¢ feita plenamente presente. E
¢ por isso que no zen a gente tenta criar espacos de siléncio, onde o siléncio coletivo possa
favorecer a nossa intimidade com o nosso proprio siléncio. Entao, a gente fica em siléncio
na comida e a gente pode desfrutar da excelente comida que a gente vem desfrutando,
como um momento de vida plena, a gente pode ser essa comida excelente, a gente pode ser
esse ato de cozinhar excelente, essa doacao de amor, e a gente pode ser a propria comida.

Na verdade, se a gente pudesse fazer isso com mais frequéncia, a gente poderia viver muito
melhor as nossas refeicoes, e provavelmente a gente até ia comer menos porque a gente ia
ter esse tempo de admirar, ver, sentir o cheiro, mastigar, engolir, e poder realmente viver a
comida com o respeito que a comida merece, ali tem seres que deram as suas vidas para
nos, ali tem o trabalho de quem colhe, de quem cozinha, de quem prepara a comida, mas a
gente trata isso como se fosse uma qualquer coisa, e ¢ até necessario um retiro com um
ritual zen para a gente tratar a comida com a sacralidade que ela merece.

Dogen Zenji dizia que o sagrado e o profano sao o mesmo. E esse é um problema que a
gente tem, a gente nao consegue perceber o dom precioso que é a vida humana, e falando,
falando, falando, falando, a gente vai passando por cima de todos os momentos do dia em
que esse sagrado se manifesta. O encontro de uma planta, de um odor, de uma pessoa.

Frequentemente, a gente encontra dezenas de pessoas durante um dia, mas sera que a
gente realmente escuta, sera que a gente cria um siléncio onde o outro possa falar do
coracao e a gente possa escutar do coracao, como esta dito nos votos?

A pratica zen implica num siléncio, mas nio pela ritualidade. O ritual ¢ uma maneira de a
gente criar o siléncio. O ritual ¢ uma maneira de a gente abrir mao do meu jeito de fazer e
fazer de um jeito comum, para que a gente possa se dedicar realmente ao que ¢ importante
que ¢ a coisa em Si.

Entao, Dainin Katagiri Roshi esta falando isso sobre o zazen. Ele fala: se vocé tratar o zazen
como mais um método, mais um brinquedo, vocé é que vai virar o brinquedo do zazen.

E essa fé, essa confianca que ele fala, é importante. E sentar. Sentar com afinco e
persisténcia suficiente para em algum momento o zazen se fazer através de vocé; mesmo
que pareca que isso nunca vai acontecer, mesmo que vocé cochile, durma, seu pensamento
vaguei, mesmo que vocé faca zazen pensando na morte da bezerra. Mas em alguns



segundos, de repente, alguma outra coisa vai se manifestar e vai deixar um perfume na sua
existéncia. A gente tem confianca nisso, ou fé, porque algumas vezes ja aconteceu.

Entdo, o Buddha ofereceu para a gente varios meios habilidosos para a gente poder se
aproximar do zazen. Ele ofereceu sutras, ensinamentos, recitacoes, mantras, formas de
meditar que servem para que a gente se leve até ao zazen. Sao meios habilidosos, e,
frequentemente, a gente fica presa nesses meios habilidosos e nao chega no zazen.

A questao para o Buddha é que a natureza budica se manifesta a cada momento nesse
mundo, e a gente estando distraida com a gente mesma nao percebe isso. A gente nem
percebe que a gente mesma ¢ uma manifestacio da natureza budica.

Mas a mensagem de todos os professores ¢ muito clara: senta e pratica, nao fica tao
preocupado em conhecer milhares de professores, e milhares de textos e doutrinas. O
proprio Buddha falou: senta e experimenta.

Hoje, por acaso, no Brasil, 15 de outubro, ¢ dia do mestre. E o Buddha sempre dizia que o
mestre que a gente precisa encontrar esta exatamente sempre junto da gente, esta
exatamente na nossa existéncia, se a gente deixar ele se manifestar.

Entao, é simplesmente isso: senta, se aquieta, algumas vezes por dia, expira, usa ja o que
vocé ja sabe para poder chegar na beira desse abismo e simplesmente se jogar sem se
preocupar com o resultado. Usa o que vocé precisar usar: meditacdo na respiracao,
samatha, vipasyana, koan, visualizacao, tanto faz, mas em algum momento vocé vai chegar
no zazen. SO que para isso, € isso, vocé tem que sentar e fazer alguma coisa dessas durante
um tempo. Transformar cada momento da sua vida em zazen. Cozinhar com esse amor e
essa dedicacao que a gente tem visto aqui. Entender que comer ¢ um ato sagrado. Entender
que quando voceé vive sozinho, mesmo assim, vocé pode transformar o fazer a sua refeicao e
comer a sua refeicio em momentos de zazen, e isso vai transformar sua vida. O jeito que
vocé lida com a comida, o jeito que vocé lida com o fazer, o jeito que vocé lida com o
comprar, como ¢ que vocé distribui o seu tempo na sua vida. As pessoas nao tém tempo,
nao tém tempo para cozinhar, nao tém tempo para comer, nao tém tempo para isso, nao
tém tempo para aquilo, até ao dia em que elas morrem e nao tiveram tempo realmente.

Entao, procura organizar a sua vida para que ela possa manifestar o sagrado, o divino, o
maravilhoso que existe nela ja. Para que nao seja s6 eventualmente num retiro, numa
imersao, que essas maravilhas acontecam.



