
t o g e k k ō ~ j i
兎 月 光 寺

Carta da Lua
s e t e m b r o | 2 0 2 4

Amo olhar esta paisagem cristalina

Xingche

L u a d e S e t e m b r o

Lua Nova 3
Quarto Crescente 11
Lua Cheia 18
Quarto Minguante 24
Apogeu 5
Perigeu 18
Equinócio do Outono 22

L u a r d e D ō g e n

Na minha cabana de palha,
seja acordado ou a dormir,

digo:
Vou ajudar os outros

a atravessar antes de mim.



Z A Z E N

Zazen da Alva
todos os dias 7h15/7h45

Zazen dos Menires
todos os dias 13h45/14h05

Zazen ao Luar
todas as noites 22h/22h30

Zazen do Entardecer (Alvalade)
quartas feiras 18h45/19h45

Zazen Botânico (Jardim Botânico)
quintas feiras 18h30/19h10

Zazen das Matriarcas 27 setembro 6h30/7h30

Zazen da Lua Nova 2 setembro 22h/23h05

Zazen da Lua Cheia 17 setembro 22h/23h05

Zazen da Liberdade 5 setembro 22h/22h30

Z A Z E N K A I da Luz da Água
contemplar o retornar ao centro da Espiral

21 setembro 6h~14h Alto da Vigia, Colares

F U S A T S U
dESperTAR para o que se fAZ
28 setembro 9h~12h Alvalade

Roda de Leitura~Contemplação
quarta feira | 25 setembro | 20h/21h30
A Esposa de Buddha
O Caminho do Despertar Juntas

A N C E S T R A L I D A D E
Qiyuan Xinggang 祇園行剛禪師 (1597-1654) é uma das
Ancestrais que inspiram a Prática da Sangha do Luar,
enquanto alguém que guardou e transmitiu o Caminho do
Despertar Juntas.

A Mestre Chan Qiyuan Xinggang é uma das herdeiras do
Dharma da Escola Chan Linji do Budismo Chinês. O seu nome,
Qiyuan, foi escolhido a partir do título do Bosque de Jeta,
o Parque de Anathapindika, onde o Buddha Śākyamuni deu a
maioria dos seus ensinamentos. Qiyuan possuía uma natureza
simples e direta e, desde muito jovem, tinha a inclinação
para recitar o nome de Buddha e para fazer prostrações de
manhã e à noite. Aos 18 anos, foi prometida a um jovem
estudioso, que faleceu pouco tempo depois. No entanto, ela
cumpriu o seu dever filial, cuidando dos seus sogros. Um
dia, ela caiu repentinamente num estado de desespero ao



refletir sobre a vacuidade desta vida passageira, sem
encontrar uma saída. Dia e noite, ela ajoelhava-se diante de
uma imagem ou estátua de Buddha e fazia o voto de despertar
para o Caminho antes do fim da sua vida.

Após a morte dos seus pais, decidiu deixar a vida familiar e
doou as suas propriedades, roupas e jóias. Um ano depois,
quando tinha 35 anos, foi ter com o Mestre Linji Miyun
Yuanwu para receber os preceitos monásticos completos. Após
receber orientação dos dois mestres Chan Linji mais
proeminentes da época, o Mestre Miyun Yuanwu e depois o
Mestre Shiche Tongsheng, a Mestre Qiyuan voltou ao seu lugar
solitário para continuar a sua prática de meditação (Yikui).

A meditação Chan (Zen no Japão) desempenhou um papel
significativo na prática da Mestre Qiyuan. O Mestre Shiche
Tongsheng instruiu-a a usar o huatou, o tema de meditação:
«Qual é o teu rosto original antes de os teus pais te darem
à luz?» (em chinês:參父母未生前本來面目). No entanto, ela
teve dificuldades em progredir. Quando, passado um ano,
voltou para receber mais orientação, o Mestre Shiche
Tongsheng disse-lhe que, se não realizasse o grande
despertar após aquela visita, não deveria procurar o Mestre
novamente.

Qiyuan voltou a investigar o huatou com mais vigor e chorou
diante de Buddha pela sua ignorância. Um dia, experimentou
um estado mental intenso e, devido à sua ânsia, vomitou três
tigelas de sangue, mas não cessou a sua busca. Com mais
orientação do Mestre Shiche Tongsheng, jurou que não pararia
de praticar até ter penetrado na prática e realizado o
Caminho. Mais tarde, durante a sua meditação, caiu-lhe a
ficha do huatou e escreveu um verso:

«Antes de os meus pais me darem à luz,
a minha natureza era vazia, profunda,
clara, serena e completa.
Originalmente, não lhe falta nada; à
medida que as nuvens se dispersam, o
céu azul revela-se.»

Numa tarde, sentiu que o seu corpo e
mente se desintegraram de súbito, sem
que nenhuma perceção sensorial surgisse
através do contacto com os seis
sentidos. Voltou ao Mestre Shiche
Tongsheng, que testou e certificou o
seu avanço espiritual. Qiyuan disse,
então, este verso:

«A natureza original é completa e
luminosa em todos os grandes milhares
de mundos. A verdadeira realidade
manifesta-se através de miríades de
condições sem obstruções. A natureza
essencial revelada em cada fenómeno
individual pode irradiar pelo céu e
pela terra, iluminando para além da
existência impermanente.» (Yikui)



L u a r d e C a e i r o

As bolas de sabão que esta criança
Se entretém a largar de uma palhinha

São como a brisa que passa e mal toca nas flores
E que só sabemos que passa
Porque qualquer coisa se aligeira em nós
E aceita tudo mais nitidamente.

sentamos
juntas
repousamos
aqui ~ Av. Estados Unidos da América, Alvalade, Lisboa
aqui ~ Jardim Botânico, Rua da Escola Politécnica, Lisboa
aqui ~ insight timer
s e m p r e
A Q U I

https://togekkoji.org * https://t.me/togekkoji

https://insig.ht/n3jIMXDgpnb
https://togekkoji.org
https://t.me/togekkoji

